## As tarefas dos intelectuais, hoje

IVO TONET'

## INTRODUÇÃO

Delimitemos um pouco o tema. Sucessivas derrotas, ao longo desses últimos cento e cinquenta anos, levaram a perspectiva do trabalho1 a uma situação extremamente difícil. Não há como enfrentá-la sem refletir cuidadosamente sobre os acontecimentos que marcaram esses anos, de modo a poder orientar a atuação futura. Nossa intenção, neste texto, contudo, é bem modesta. Pretendemos apenas contribuir para pensar por onde passa o eixo das tarefas dos intelectuais de esquerda, nesse momento. Vale dizer, daqueles intelectuais que não abandonaram a convicção de que a superação radical da forma de sociabilidade regida pelo capital é uma aposta digna de ser sustentada. O que fazer, nesse momento em que tudo o que parecia sólido se desmanchou no ar? Cremos que, antes de decidir enfrentar novas batalhas, vale a pena procurar entender como chegamos a essa situação. Certamente isso nos ajudará a responder a pergunta acima.

# DOIS GRANDES PARADOXOS

A situação em que nos encontramos hoje é caracterizada por dois grandes paradoxos. O primeiro: a necessidade e a inviabilidade da revolução. O segundo: a necessidade e a inviabilidade da teoria revolucionária. Expliquemo-nos.

### necessidade e Inviabilidade da Revolução

Seja dito, antes de mais nada, que por revolução não entendemos apenas, nem principalmente, um acontecimento de caráter político, mas antes a superação radical dessa forma de sociabilidade, cuja raiz é a propriedade privada.<sup>2</sup> O que implica a subversão da sociedade em todos os seus aspectos, a partir da sua raiz econômica. É nesse sentido que entendemos ser, hoje, a revolução uma necessidade para a humanida-

de. E não uma necessidade qualquer, mas uma necessidade absoluta. No exato sentido de que ela é uma condição sine qua non para que a humanidade possa ascender a um patamar superior. Temos consciência de que só a sustentação desta afirmação requereria, por si só, muito mais do que todo este texto. Como já abordamos, de alguma forma, essa questão em outros escritos,3 permitimo-nos, aqui, afirmar apenas alguns argumentos extraídos do momento histórico atual. O primeiro deles, enfatizado por Mészáros,4 é o da existência de limites absolutos do capital. Entenda-se bem. O autor não quer dizer que a história tem uma trajetória linear e que, nesse sentido, o capital iria, aos poucos, inevitavelmente, chegar a um limite absoluto. Essa seria uma visão catastrofista. O que ele quer dizer é que se é da essência do capital expandir-se continuamente, também é da sua essência ver-se sempre constrangido a operar no interior de limites impostos por sua natureza, que lhe permitem ajustamentos, mas nunca a superação total deles. Porém, a nosso ver, há algo mais que caracteriza esse momento histórico. Parece-nos que atingimos, hoje, um momento na história em que a reprodução do capital põe a humanidade diante de problemas de uma gravidade nunca vista. E neste sentido se daria, hoje, uma aproximação mais intensa desses limites absolutos. Em resumo, está posta uma contradição cada vez mais aguda entre um desenvolvimento tecnológico intenso, que possibilita uma imensa produção de bens, e a forma das relações de produção, que limita a realização do valor. Dito de outro modo. A possibilidade de produção é muito maior do que a possibilidade de consumo. Obviamente, não por falta de pessoas carentes, mas de pessoas que tenham condições de consumir. Daí a necessidade de destruir - ou pela rápida obsolescência ou até fisicamente e pelo desperdício - não só a mercadoria, mas também a própria força de trabalho. Não é necessário exemplificar os custos altíssimos que essa situação absurda tem para a humanidade. Em outros momentos da história do capitalismo também houve crises, porque isso é da essência dele. Porém, a diferença desse momento - já por muitos sublinhada - é que, hoje, esse exército de trabalhadores de reserva, ainda que cumpra algumas das funções do antigo exército industrial de reserva, já não terá possibilidade de voltar a ser utilizado. Ou seja, está simplesmente condenado à exclusão. A esse mo-

Professor do Departamento de Filosofia da Universidade Federal de Alagoas e doutorando na Unesp.

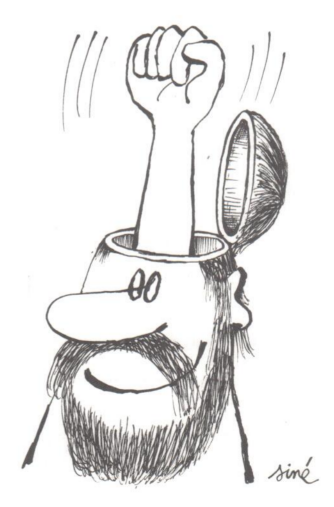
mento histórico parece-nos que se aplicaria, com muito mais propriedade, aquela avaliação de Marx e Engels, de 1848, segundo a qual o capitalismo teria atingido o limite das suas possibilidades de expansão e estaria maduro para a revolução. Ainda assim, para hoje, ponhamos um *granus salis*: possibilidades de expansão que possam, de alguma forma, trazer melhorias para o conjunto da humanidade.

Está posta uma contradição cada vez mais aguda entre um desenvolvimento tecnológico intenso, que possibilita uma imensa produção de bens, e a forma das relações de produção, que limita a realização do valor. A possibilidade de produção é muito maior do que a possibilidade de consumo.

Um segundo argumento, também desenvolvido por Mészáros e relacionado com o primeiro, diz respeito ao caráter essencialmente incontrolável do capital. Aliás, esse argumento, embora com outra roupagem, pode ser encontrado num texto de Marx, de 1844, intitulado Glosas críticas marginais ao artigo: O rei da Prússia e a reforma social. De um prussiano,5 Nele, Marx deixa claro que a sociedade civil é o fundamento ontológico do Estado, de modo que é absurdo pedir a esse que elimine os males sociais produzidos por aquela. É o que também, de outro modo, afirma Mészáros. Segundo ele, é na própria essência do capital que reside o mecanismo que o impulsiona a se reproduzir ampliadamente, de modo que nenhuma força externa pode fazer frente a essa lógica. Daí que o autor conclua que o capital só pode ser superado - pela contraposição de uma outra lógica - mas não controlado. É, portanto, uma ilusão (perseguida não só pelos liberais de todos os matizes, mas também pela ampla maioria dos que hoje se consideram socialistas) pensar que o Estado e/ou a sociedade civil (entendida num sentido político) - sejam eles nacionais ou internacionais - possam impor limites intransponíveis ao capital, com o fim de barrar-lhe a sua perversa trajetória.

Dessa situação decorre o terceiro argumento: a extraordinária degradação da vida humana. Quanto a isso, os aspectos são inúmeros e saltam aos olhos. Gostaríamos de fazer alusão apenas a alguns, que caracterizam especificamente essa situação atual. Em primeiro lugar, a nulificação do próprio e principal produtor da riqueza, que é o trabalhador. É certamente próprio do sistema capitalista explorar, de muitas formas, o trabalhador. Mas colocar-lhe a mera sobrevivência, a nível mais precário, e até o perecimento como perspectiva de vida, é algo assustador, exatamente porque não é o resultado – como, de certa forma, no passado – do insuficiente desenvolvimento das forças produtivas, mas da sua extraordinária intensificação, evidentemente sob a regência da sua lógica.

Em segundo lugar, a submissão direta do Estado aos interesses do capital. Costuma-se criticar o *Manifesto*, de 1848, por reduzir o Estado a um instrumento direto dos interesses da burguesia. Sem entrar no mérito dessa crítica, o Estado está, hoje, para além da sua essência de opressão de classe, cumprindo exatamente a função de "comitê executivo dos negócios da burguesia". Nesse sentido, gostaríamos de fazer alusão a



algo muito sintomático, que está em curso. Trata-se do pouco conhecido, mas extremamente significativo, AMI (Acordo Multilateral de Investimentos). É um acordo, negociado no âmbito da OCDE (Organização de Cooperação e Desenvolvimento Econômico) desde 1995, que estabelece as bases para a redistribuição do poder mundial. Segundo a Lafis-Pesquisa e Investimento em Ações na América Latina, esse acordo garante ao capital "o direito absoluto de investir sem nenhum tipo de restrição e a obrigação dos governos de garantir plena rentabilidade a esses investimentos. Ou seja, intervenções estatais que possam limitar a lucratividade dos investimentos terão que ser indenizadas pelos respectivos governos".6 Porém, não se trata só de garantir o ressarcimento de alguma perda sofrida, mas até de potenciais ganhos não efetivados por causa de medidas governamentais ou ações populares. E mais grave ainda é que não é imposta nenhuma obrigação ou responsabilidade aos investidores, como também não é contemplado nenhum direito aos Estados (evidentemente dos países periféricos) e cidadãos de defenderem-se contra qualquer ação dos investidores. É algo simplesmente inacreditável. A garantia, obviamente respaldada pela força político-militar dos Estados de origem, de todos os direitos e nenhum dever para o capital. Com o que a tão decantada participação democrática popular fica reduzida a um mero simulacro. Situação que faria Rousseau corar de vergonha com a sua teoria da vontade geral.

Em terceiro lugar, o esvaziamento de toda busca por um sentido de vida mais digno. Não é à toa que se fala tanto em fim das ideologias, fim da história, fim da utopia, fim da ciência. A aspiração a uma vida mais cheia de sentido foi reduzida ao mero direito de sonhar, porém sem nenhuma base real. O homem não é limitado apenas a ser mercadoria, mas a ser uma mercadoria descartável. Na verdade, agora configura-se, em sua plenitude, aquilo que foi designado por Hobbes como o "bellum omnium contra omnes". Pois não é outro o sentido das idéias em voga de competitividade e qualidade total. A contrapartida dessa verdadeira guerra civil – de classes – são as chamadas "políticas sociais", que supostamente assistiriam os desvalidos nesse breve (!) momento de transição para uma situação melhor.

É essa situação dramática, da qual apenas assinalamos alguns aspectos essenciais, que põe a humanidade diante de um dilema crucial: socialismo ou barbárie; revolução – política, mas com "alma social", conforme acentuava Marx nas *Glosas críticas* – ou reprodução cada vez mais intensa e perversa da barbárie. E é uma enorme ilusão – que certamente custará muito caro – agarrar-se, sob o pretexto de que o socialismo não está no horizonte, à idéia de que é preciso "fazer o possível" (deixando o desejável para as calendas gregas), quando o possível, no caso de países como o Brasil, é apenas pleitear um papel menor nesse teatro de horrores. Ilusão maior ainda quando se pensa ser viável – conquistado (?) esse papel menor – preocupar-se, então, com o desejável.

Contudo, se atentarmos para outros aspectos dessa mesma situação, veremos que a revolução não é, de fato, algo que esteja no horizonte. Tanto que defendê-la – mesmo em termos de possibilidade ontológica – é motivo de chacota por parte da maioria dos bem pensantes. O mais grave, porém, é que após cento e cinqüenta anos de sucessivas derrotas, o projeto de superação, pela raiz, da sociabilidade capitalista se encontra numa situação tremendamente complicada; uma situação em que *não há nem sujeito nem objeto* adequados à realização de uma empreitada revolucionária. Voltaremos a estas questões mais adiante, para precisar bem o seu sentido e para atribuir um conteúdo inteiramente diverso à categoria do possível.

### NECESSIDADE E INVIABILIDADE DA TEORIA

Quanto à necessidade da teoria. Certamente todos já ouviram ou leram a célebre afirmação de Lênin: sem teoria revolucionária não há revolução. Posta a questão nesse nível de generalidade, certamente não haverá nenhuma discordância. Não há dúvida de que é preciso conhecer a realidade, não só para poder transformá-la, mas também para delinear os traços gerais do objetivo a ser atingido e os meios a serem empregados. E como a realidade, na perspectiva marxiana, é um complexo de essência e fenômeno, é indiscutível a importância do trabalho filosófico-científico no processo de conhecê-la. E se a elaboração teórica é necessária sempre, para que a prática seja lúcida, muito mais isto é verdade quando se trata de uma situação tão difícil e complexa como a atual. Querer lutar contra o capital, que se serve de um imenso aparato científico; querer transformar o mundo sem um sólido conhecimento da realidade é candidatar-se antecipadamente ao fracasso. Se o conhecimento não garante o sucesso, sem ele o insucesso é inevitável. Como e por quem é elaborado esse conhecimento são outros problemas, de decisiva importância, mas que não vêm ao caso aqui.

Agora configura-se, em sua plenitude, aquilo que foi designado por Hobbes como o "bellum omnium contra omnes". Pois não é outro o sentido das idéias em voga de competitividade e qualidade total.

Quanto à inviabilidade. Antes que isso gere um malentendido, no sentido da desmotivação ou do derrotismo, expliquemo-nos. Entendemos, aqui, por teoria, um conjunto articulado de conhecimentos, filosófico-científicos, a respeito do fim a ser atingido, do estado da realidade a ser transformada, do sujeito revolucionário e dos seus oponentes e dos meios e estratégias a serem utilizados. Ainda mais, por teoria não entendemos nem a generalização dos dados empíricos nem a elaboração de modelos ou tipos ideais a serem testados ou utilizados na explicação da realidade. Para nós, na esteira de Marx, teoria significa a tradução racional do complexo processo real, trabalho esse que possibilitará entrever as possíveis tendências de desdobramento. Com isso, estamos querendo enfatizar a prioridade ontológica do objeto sobre o sujeito no processo de conhecimento. De modo que não estamos afirmando a inviabilidade de toda elaboração teórica, mas apenas dirigindo o foco para a questão do que é ou não é possível realizar nesse momento. A determinação ontológica disso nos parece da maior importância para que se evite que a subjetividade, impulsionada por motivos éticos ou políticos e cedendo à centralidade epistemológica do sujeito, hoje dominante, se extravie e passe a elaborar teorias que são muito mais projeções do desejo do que análises cuidadosas do processo real.

Ora, a elaboração da teoria requer um sujeito e um objeto adequados. Afirmação que parece óbvia, mas não nos aspectos que pretendemos destacar. Quanto ao sujeito. O que nos importa ressaltar é que o sujeito implica dois momentos: o momento da individualidade e o momento da universalidade. Não creio que restem dúvidas sobre a importância do papel da individualidade. Mas é importante frisar que na própria composição da individualidade já entra o momento da universalidade, ou seja, daquelas objetivações que a humanidade produziu ao longo da sua trajetória, ob-

jetivações essas que, em momentos diversos, podem impulsionar ou refrear o avanço do conhecimento. O exemplo do próprio Marx é significativo. Sua genialidade teve um papel indiscutível, mas não se pode esquecer do papel igualmente importantíssimo que exerceram as elaborações de um conjunto de pensadores que o precederam. É sobre as consegüências deste último aspecto, ou seja, da possibilidade de que o estado em que se encontra o instrumental teórico dificulte o progresso do conhecimento, que queremos insistir mais adiante, embora tenhamos claro que os dois momentos - individualidade e universalidade -, ainda que guardando uma especificidade própria, estão intimamente articulados. Quanto ao objeto. É óbvio que sem objeto não há possibilidade de conhecimento. Mas não é disto que se trata. Em diversos momentos da sua obra. Marx ressalta que não basta o esforco de uma individualidade, ainda que qualificada, para que se produza conhecimento científico. É preciso que o objeto se ponha de modo adequado. Em dado momento, diz ele: "Não basta que o pensamento tenda à realidade, é preciso que a realidade mesma tenda ao pensamento."7 Em outro momento, referindo-se à situação dos economistas alemães, afirma que aconteceu um descompasso entre eles e o objeto, ou seja, quando eles tinham condições subjetivas de produzir ciência o objeto (a realidade alemã) não estava maduro, e quando o objeto amadureceu eles já não dispunham de condições de possibilidade subjetiva de apreendê-lo. É ainda conhecida aquela observação dele de que é a anatomia do homem que explica a anatomia do macaco e não o contrário. E vale ainda lembrar a referência à impossibilidade de Aristóteles, apesar da sua genialidade, poder apreender o trabalho abstrato, dada a sua quase absoluta inexistência. Com tudo isto, quisemos ressaltar a ênfase que Marx confere à presença de um objeto maduro, quer dizer, explicitado em seus elementos essenciais, como condição de possibilidade de sua apreensão.

## A elaboração da teoria requer um sujeito e um objeto adequados.

Em alguns momentos da história, como vimos, há um desencontro entre sujeito e objeto. Em outros momentos, porém, estão ausentes tanto o objeto, que não está suficientemente maduro, quanto o sujeito (historicamente formado), que está desaparelhado para

## É óbvio que sem objeto não há possibilidade de conhecimento.

apreendê-lo. O que certamente torna a situação muito mais complicada. É o que caracteriza, segundo pensamos, o momento atual. Dado o essencial extravio da racionalidade e a falta de maturidade do objeto (mundo atual), estão ausentes os dois elementos essenciais para a produção de uma teoria revolucionária que possa orientar lucidamente as lutas sociais. O significado e as causas da imaturidade tanto do sujeito como do objeto é o que veremos a seguir.

# COMO CHEGAMOS A ESSA SITUAÇÃO?

### A TRAJETÓRIA DA ESQUERDA

A tese que gostaríamos de expor, resumidamente, é a seguinte: a derrota da esquerda (nunca inevitável) não começa apenas com a inflexão contra-revolucionária da revolução soviética, qualquer que seja a data atribuída a esse fato, mas na segunda metade do século XIX, envolvendo um momento teórico e um momento prático.

Partimos da concepção de que a teoria marxiana instaura um novo patamar científico-filosófico que rompe radicalmente - o que, obviamente, não invalida a continuidade - com o pensamento tradicional. A essência dessa ruptura está, a nosso ver, na descoberta da radical historicidade e socialidade do ser social. O que confere ao seu pensamento um caráter ontológico, vale dizer, um pensamento para o qual a determinação do que é o ser social é o problema central e fundante. E cuja clarificação inicial - pelo menos em nível essencial - era condição para a resolução dos problemas do conhecimento e da ação humana. Ora, o clima teórico predominante na época era marcado pelo combate do positivismo/empirismo/materialismo mecanicista contra o idealismo e a metafísica. E, mais amplamente, pela centralidade epistemológica do sujeito,8 codificada por Kant na chamada "revolução copernicana". Certamente não era inevitável que a essência da propositura marxiana não fosse compreendida, mas essas circunstâncias teóricas, aliadas a outras práticas, a que aludiremos em

seguida, tiveram esse resultado. De modo que a teoria marxiana foi incompreendida (ciência ou ideologia; economia ou sociologia?) ou entendida como materialismo (histórico) economicista. Parecenos que é consenso que alguns desses problemas já estão presentes - sem que, a nosso ver, isso signifique nenhuma desqualificação - na obra de Engels e se manifestam com toda a contundência naquele que pode ser considerado, como o faz Preve,9 o verdadeiro fundador do marxismo dominante no século XX, vale dizer, Karl Kautsky. O resultado disso foi a perda daquilo que constituía a marca fundamental da instauração marxiana, ou seja, o seu caráter radicalmente crítico, mas de uma criticidade não fundada no sujeito e sim na realidade objetiva. Daí para diante o marxismo oscila entre objetivismo e subjetivismo, transformando-se ora em discurso mistificador, ora em "teoria crítica", ora em teoria reformista.

Em alguns momentos da história, como vimos, há um desencontro entre sujeito e objeto. Em outros momentos, porém, estão ausentes tanto o objeto, que não está suficientemente maduro, quanto o sujeito (historicamente formado), que está desaparelhado para apreendê-lo. É o que caracteriza, segundo pensamos, o momento atual. Dado o essencial extravio da racionalidade e a falta de maturidade do objeto (mundo atual), estão ausentes os dois elementos essenciais para a produção de uma teoria revolucionária que possa orientar lucidamente as lutas sociais.

Por outro lado, com a derrota das tentativas revolucionárias de 1848, o capital teve aberta a possibilidade de um enorme desenvolvimento, o que possibilitou não só a sua reprodução num patamar superior, mas também influiu poderosamente na entificação da classe trabalhadora, na medida em que houve uma melhora sensível – sem que isso exclua o papel das lutas sociais – das suas condições de vida. Estava posto - de novo, sem que fosse inevitável - o chão social para o reformismo. Reformismo que começou com a prática da social-democracia alemã, já criticada por Marx e Engels, e continuou a aprofundar-se com a impossibilidade de transformação da revolução soviética em revolução socialista,10 para depois ter continuidade no eurocomunismo e, atualmente, no chamado socialismo democrático.

A derrota da esquerda (nunca inevitável) não começa apenas com a inflexão contrarevolucionária da revolução soviética, qualquer que seja a data atribuída a esse fato, mas na segunda metade do século XIX, envolvendo um momento teórico e um momento prático.

Desse modo, já desde o fim do século passado, estavam postos os elementos teóricos e práticos que se configurariam como importantes condições para as derrotas futuras do mundo do trabalho.

### A TRAJETÓRIA DO CAPITAL

Cada derrota do mundo do trabalho significa a consolidação do capital em nível superior. Assim foi depois de 1848 e depois de 1917. Após 1929 e as duas guerras, abrindo mão, para enfrentar a crise, do postulado antiintervencionista – típico do liberalismo clássico – o capital deu a volta por cima, estruturando o chamado Estado de Bem-Estar social, cujas repercussões, em formas específicas, e às vezes invertidas, foram sentidas também nos países periféricos.

O esgotamento das possibilidades de acumulação

baseadas nesse modelo levou o capital a responder com a introdução de novas tecnologias e com a remodelação das formas de produção, ao mesmo tempo que a retomar as idéias antiintervencionistas, ou melhor, o intervencionismo adequado à reprodução dos seus interesses nesse momento de nova e aguda crise. Nada mais significativo, nesse sentido, do que o já mencionado Acordo Multilateral de Investimentos.

Na ausência de uma contraproposta global do mundo do trabalho, dado o abandono do projeto revolucionário em favor do reformismo, o capital enfrentou a nova crise à sua maneira, isto é, lançando mão de todas as medidas, mesmo as mais desumanas, para salvar os seus interesses. As resistências do trabalho, nesse contexto, não passam de ações localizadas ou de projetos reformistas, que não extrapolam o campo do capital. Quando, pois, se diz que a esquerda não tem um projeto global contrário ao neoliberalismo, está-se afirmando uma verdade. Proclamar a fé no socialismo, denunciar as injusticas do capitalismo, afirmar a necessidade da utopia ou, e principalmente, propor uma outra forma, no interior do capital, de enfrentar a situação não é, de modo algum, opor-se à proposta neoliberal. Por isso mesmo, aproveitando-se dessa situação de desnorteamento do trabalho, o capital pode se dar ao luxo de oferecer essa forma de sociabilidade extremamente perversa e desumana como a melhor e única alternativa para a humanidade.

Quando, pois, se diz que a esquerda não tem um projeto global contrário ao neoliberalismo, está-se afirmando uma verdade.

O resultado dessa trajetória inextricavelmente imbricada do capital e do trabalho se expressou em dois grandes desdobramentos. De um lado, o extravio teórico da esquerda, cujas elaborações foram perdendo, cada vez mais, o caráter crítico-revolucionário original para transformar-se, no máximo, em "teoria crítica". De outro lado, as transformações ainda hoje em curso na esfera produtiva, com suas inevitáveis repercussões em todos os aspectos da sociabilidade, fazem com que esteja ainda pouco nítida a identidade das diversas partes que compõem o todo social, em especial, aquela do sujeito revolucionário. Há certamente uma infinidade

de aspectos dessas transformações em andamento que podem e estão sendo investigados. Mas falta uma identidade mais definida em muitos deles e, de modo especial, naqueles que são fundamentais. Isso dificulta a sua captura teórica e, pior ainda, pode induzir à construção apressada – a que não é infenso aquele extravio teórico acima mencionado – de "objetos teóricos" apenas aparentemente existentes. Tais como o fim do trabalho, o fim da classe trabalhadora, a entronização de uma gama variada de sujeitos revolucionários, etc.

### OS INTELECTUAIS DE ESQUERDA E A SITUAÇÃO ATUAL

De modo geral, quanto mais intensa é uma derrota, maior é o desnorteamento dos derrotados. Foi o que aconteceu com a esquerda após o desmoronamento do chamado socialismo real. Muitos dos intelectuais de esquerda passaram, com armas e bagagens, para o lado vencedor. Outros simplesmente abandonaram a causa e foram cuidar da sua vida particular. Outros ainda, por motivações éticas, políticas ou até religiosas, pretenderam continuar a luta sem aperceberem-se da gravidade da situação produzida pelas sucessivas derrotas e pelas novas tarefas por ela impostas. No meio intelectual (especialmente acadêmico e midiático) tornou-se, hoje, de bom tom, para ser aceito pelo establishment e para não ser tratado como marginal, adotar uma postura flexível, pluralista, realista e de abertura crítica. O resultado disso é que, ao invés de ver-se fortalecida, a perspectiva do trabalho se vê enfraquecida, na medida em que o debate vai sendo situado cada vez mais no campo do adversário, e isso tanto no campo da elaboração científico-filosófica quanto no campo da prática política. Em resumo, caminhou-se da revolução à reforma, variando apenas quanto ao conteúdo desta. Não seria nada difícil, embora não caiba no espaço deste artigo, aduzir exemplos, seja na área da filosofia, seja na área das ciências humanas ou nos projetos políticos em curso, que confirmariam essa convergência ao centro da maioria dos intelectuais e partidos políticos.

Nesse contexto, os intelectuais verdadeiramente de esquerda – aqueles que defendem e não apenas proclamam, mas sustentam de modo articulado e sólido a superação radical do capital como *conditio sine qua non* para a entificação da humanidade numa forma superior – são uma ínfima minoria. E é inevitável e justa a pergunta: o que fazer? A que não falta, certa-

mente, uma dose de angústia diante de uma situação tão difícil e na qual, se há sólidas garantias de possibilidade (ontológica), não há nenhuma garantia de viabilidade efetiva. Vale a pena, porém, lembrar que a aposta do trabalho - pois de aposta também se trata, já que o processo histórico é ontologicamente fundado, mas não predeterminado - tem uma vantagem imensa sobre o capital. Essa vantagem está em que a vitória do capital, pela própria natureza deste, jamais pode ser definitiva (a não ser como suicídio ou como extinção da humanidade), ao passo que a do trabalho pode ser definitiva. Poder-se-ia pensar que isso não passa de um "consolo de pobre", mas não o é de forma alguma. Trata-se, de fato, de uma aposta, mas de uma aposta que está fundada no processo real e além disso é eticamente superior, pois significa uma tomada de posição em favor da realização integral de toda a humanidade e não apenas de uma parte minoritária dela, como não pode deixar de ser a aposta do capital.

De modo que é nessa situação adversa que cabe à intelectualidade de esquerda uma tarefa extremamente importante e complexa: reconstruir a teoria revolucionária. Daí, pois, a importância da idéia de refundação, que não deve ser entendida em sentido nem meramente e nem principalmente político, mas no sentido de reconstruir, a partir da própria base, o conjunto da teoria revolucionária. Aliás, seja dito de passagem, tomar essa idéia pelo lado político, ou seja, como organização de um novo (?) partido, ainda que armado de novas (?) idéias, é índice de que não se entendeu, em profundidade, a natureza da crise da perspectiva do trabalho. 12

Poderia parecer que esse preceito conflita com a afirmação acima acerca da inviabilidade da teoria. Tal não é o caso, porque se trata de um processo no qual a reconstrução teórica é um momento importantíssimo do próprio amadurecimento do objeto e, especialmente, do objeto enquanto sujeito revolucionário. Como já acentuamos acima: a afirmação acerca da inviabilidade da teoria não se refere a uma impossibilidade de todo trabalho teórico, mas apenas à impossibilidade de uma teorização que, apreendendo o mundo nas suas determinações essenciais, pudesse orientar claramente uma intervenção transformadora.

Essa idéia de refundação teórica não é nova. Em modos, conteúdos e resultados muito diversos, autores como Lukács, Althusser e Habermas<sup>13</sup> se propuseram reconstruir a teoria marxiana, base da teoria revolucionária. E no Brasil vários autores também já a mencionaram explicitamente. Entre eles, José Chasin,

José Paulo Netto, João Quartim de Moraes e Marcos Del Roio. 14 Reconhecendo todos que a profundidade da derrota de que nos demos conta de alguns anos para cá confere a essa idéia um caráter de ainda maior urgência e radicalidade 15. E todos eles, apesar do modo diverso de conceber essa tarefa, tendo algo em comum: a afirmação de que é preciso recomeçar com Marx. Portanto, não refundar no sentido de partir ex nihilo, nem de refazer algumas categorias, por importantes que sejam, mas no sentido de revisitar o conjunto da teoria, ab ovo. Começando pelas formulações marxianas que, embora continuando a ser o "horizonte do nosso tempo enquanto perdurar o capitalismo", na feliz formulação sartriana, também precisam ser reexaminadas e prosseguindo em direção a uma necessária teoria do mundo atual.

É nessa situação adversa que cabe à intelectualidade de esquerda uma tarefa extremamente importante e complexa: reconstruir a teoria revolucionária.

Contudo, com respeito a esse primeiro passo, é preciso um extremo cuidado, porque as armadilhas são muitas. De imediato, é necessário evitar duas atitudes muito frequentes: em primeiro lugar, o ataque ou a defesa; em segundo lugar, a apressada tentativa de "identificar o que é morto e o que é vivo" no pensamento de Marx. O que se questiona aqui não é nem o ataque ou a defesa, nem a necessidade de revisão, de crítica, de aperfeiçoamento. Tudo isso pode e deve comparecer, sem dúvida, mas apenas num segundo momento. Concordamos com Lukács quando diz que todas as tentativas de "superar" ou de "melhorar" o método marxiano sempre levaram à sua vulgarização ou ao ecletismo. Os exemplos são inúmeros. Por outro lado - questão sempre enfatizada pelos críticos dessa proposta - não se trata também de procurar uma mítica e inencontrável pureza da teoria original marxiana, que se oporia à variedade de interpretações. Quanto mais não fosse porque a história não volta atrás. Se fossem necessários exemplos, bastaria lembrar do infindável debate medieval sobre a verdadeira interpretação de Aristóteles.

O que significaria, então, recomeçar? Cremos que entre a interpretação arbitrária e a busca da verdadeira

interpretação existe um tertium datur. Não é nossa intenção – nem para isto teríamos capacidade – oferecer uma proposta de conjunto. Pretendemos apenas pontuar uma questão que, por estar no início e ser de crucial importância, decide de todo o encaminhamento seguinte. Antes de partir para o ataque ou a defesa, antes de procurar identificar aspectos positivos ou negativos, antes de buscar lacunas, erros e insuficiências, é preciso identificar o espírito da obra marxiana, o fio condutor, aquilo que dá o eixo a partir do qual se torna compreensível todo o seu ulterior desenvolvimento. Isso não significa, de modo algum, afirmar que a obra é um todo harmônico e homogêneo. Significa apenas apreender os parâmetros - eles mesmos em construção ao longo da obra - que permitem tornar inteligíveis os progressos, as modificações, as lacunas, os erros, as insuficiências. Ou seja, que permitam ver a obra numa perspectiva de totalidade e que, portanto, possibilitem não apenas julgar, com mais rigor, o que há de vivo e o que há de morto, mas por onde passa o caminho do desenvolvimento e do aperfeicoamento no sentido do seu fundador. 16 O não acatamento desse preceito explica, a nosso ver, porque tantos "erros" e "debilidades" são encontrados na obra marxiana, enquanto as suas verdadeiras falhas passam, muitas vezes, despercebidas. A começar da velha questão da inexistência de um momento filosófico na obra de Marx, passando pela tensão entre momentos deterministas e momentos voluntaristas, pela cesura entre o jovem e o velho Marx, pela dicotomia entre ciência e ideologia, pela inexistência de uma teoria da política, pela ausência de uma "preocupação" com a relação entre o homem e a natureza e uma infinidade de outros "achados".

O mais grave, porém, não são as lacunas, erros ou insuficiências eventualmente descobertos. Tudo isso existe e não há razão nenhuma para negá-lo. O mais grave é que com isso se perde aquilo que confere à teoria marxiana a sua nota mais distintiva, ou seja, o seu caráter radicalmente crítico e, com isso, a sua capacidade de enfrentar os problemas do nosso tempo, que não são apenas econômicos e/ou políticos, mas dizem respeito à construção de uma nova concepção de mundo, a uma forma essencialmente nova de sociabilidade. E já foi dito, mas vale a pena repeti-lo uma vez que, conforme o dito latino, repetita juvant, essa nova forma de fazer ciência e filosofia, instaurada por Marx, é, por sua própria natureza, crítica e autocrítica. E isso, não no sentido corriqueiro da necessidade da crítica intersubjetiva para o progresso do conhecimento, mas no sentido da centralidade ontológica e não epistemológica da sua impostação. O que equivale

a dizer que ela permite ter não só o mundo como objeto, mas também a si mesma. Se não se compreendeu isso ou se esse caráter autocrítico foi interpretado apenas em chave epistêmica, como vigilância epistemológica, então não se apreendeu realmente aquilo que mais caracteriza a obra marxiana.

Com isso se perde aquilo que confere à teoria marxiana a sua nota mais distintiva, ou seja, o seu caráter radicalmente crítico e, com isso, a sua capacidade de enfrentar os problemas do nosso tempo, que não são apenas econômicos e/ou políticos, mas dizem respeito à construção de uma nova concepção de mundo, a uma forma essencialmente nova de sociabilidade.

Mais ainda. Todo esse trabalho de reconstrução dos fundamentos tem que passar, necessariamente, pelo confronto com as diversas interpretações que foram feitas ao longo da história do marxismo e com as realizações práticas e as transformações sofridas pela realidade até o momento presente.

É evidente que isso não pode ser encarado como uma tarefa meramente teórica, advertência, aliás, já feita pelo próprio Marx, como se fosse possível decidir apenas teoricamente qual o verdadeiro fio condutor da obra marxiana. A reconstrução teórica dos fundamentos deverá sempre ir de par com análises concretas da realidade e com o esforço por transformá-las em atividade prática. Não se trata, portanto, de pensar em momentos cronológicos sucessivos. Primeiro reconstruir os fundamentos, para depois fazer análises da realidade e, mais tarde ainda, levá-las à prática. Tal não é a relação entre teoria e prática, pois todos os momentos se entrelaçam. No entanto, para não deixar margem ao ativismo, tão difundido, hoje, entre a militância de esquerda, vale a pena ressaltar que a articulação entre teoria e prática, antes de ser uma exigência ética ou política, é um imperativo ontológico. O que significa que o conhecimento,

o mais adequado possível, do objeto é condição essencial para a sua transformação. E como o objeto é uma unidade de essência e aparência, impõe-se o trabalhoso e áspero caminho da ciência para desvendá-lo. Pode parecer a alguns que advogar a necessidade de reconstruir a teoria revolucionária e para isso começar buscando o fio condutor da obra marxiana possa levar ao dogmatismo. Nada mais falso, pois como esse fio condutor não é nenhuma verdade revelada, ele também é discutível e, além disso, ele não é o fio de uma navalha, mas um campo no interior do qual e a partir do qual o debate não só pode, mas deve se dar.

O conhecimento, o mais adequado possível, do objeto é condição essencial para a sua transformação. E como o objeto é uma unidade de essência e aparência, impõe-se o trabalhoso e áspero caminho da ciência para desvendá-lo.

### CONCLUINDO

Uma crise potencialmente revolucionária do capitalismo é algo não improvável, dada a agudização das suas contradições internas. Que essa crise seja transformada em revolução, ou seja, em um processo de superação do capital exige, necessariamente, a intervenção de uma teoria capaz de orientar a prática nesse sentido. Sabemos que o amadurecimento tanto do sujeito quanto do objeto é um processo que implica uma boa dose de casualidade. Ninguém pode prever quanto tempo isso levará e nem quando a crise do capital atingirá um momento potencialmente revolucionário. À teoria cabe fazer a sua parte nesse processo e, a nosso ver, essa parte será tanto melhor realizada quanto mais se tiver consciência da magnitude e da profundidade das tarefas a serem efetivadas.

#### NOTAS

- Por perspectiva do trabalho entendemos aquele projeto sóciohistórico que tem por fundamento a classe trabalhadora surgida com o capitalismo e cujos elementos fundamentais foram expressos por Marx e Engels.
- <sup>2</sup> Para evitar mal-entendidos, esclarecemos que a essência da pro-

priedade privada não tem um caráter jurídico-político, mas é, antes de mais nada, uma relação social de apropriação que se configura no processo produtivo e que, então sim, se expressa na esfera jurídico-política. É importante frisar isto, porque a mera abolição jurídico-política da propriedade privada não caracteriza efetivamente uma revolução socialista.

- <sup>3</sup> Cf. Democracia ou liberdade (Maceió: Edufal, 1997).
- <sup>4</sup> Ver I. Mészáros, Beyond Capital (Londres: The Merlin Press, 1995).
- K. Marx, "Glosas críticas ao artigo 'O rei da Prússia e a reforma social. De um prussiano", em *Praxis*, nº 5, Belo Horizonte, 1995.
- <sup>6</sup> Artigo publicado na revista Carta Capital, ano III, nº 78, de julho de 1998, p. 53.
- 7 K. Marx, Para a crítica da economia política (e outros escritos), vol. III (São Paulo: Abril Cultural, 1982), p. 392.
- Quando falamos em centralidade epistemológica do sujeito referimo-nos àquela virada que, na transição do feudalismo ao capitalismo, se deu nos fundamentos do conhecimento. Se, nas épocas grega e medieval, o objeto era o eixo a partir do qual se definia o que era verdadeiro ou falso, a partir da modernidade esse eixo passou a ser o sujeito. Desse modo, a verdade já não é concebida como a representação intelectual do objeto, mas passa a ser o resultado do trabalho intersubjetivo.
- <sup>9</sup> Cf. Constanzo Preve & Gianfranco La Grassa, *La fine di una teoria: il collasso del marxismo* (Milão: Edizione Unicopli, 1996).
- Sabemos que o caráter da revolução soviética é ainda motivo de muita discussão. A nosso ver, a revolução de 1917 foi aquele momento preparatório a que se refere Marx como sendo a tarefa da política, mas que, dada a precariedade do desenvolvimento econômico e a não efetivação da revolução nos países mais avançados, se viu impedido de explicitar a sua "alma social".
- Vale ressaltar que não restringimos o sentido desse termo à sua

- dimensão política, ainda que esta tenha um papel de primeira plana, mas o estendemos ao conjunto da atividade humana, de vez que se trata de transformar o mundo em sua totalidade e não apenas uma parte dele.
- Precisamente a teoria do partido sua natureza e sua função social, hoje, em sentido ontológico e não meramente sociológico ou político – é um dos elementos da teoria revolucionária que precisa ser reconstruído.
- <sup>13</sup> Cf. G. Lukács, *História e consciência de classe* (Porto: Escorpião, 1974); L. Althusser, *Pour Marx* (Paris: Maspéro, 1965); J. Habermas, *Per la riconstruzione del materialismo storico* (Milão: 1979).
- Ver J. Chasin, "Da razão do mundo ao mundo sem razão", em *Marx hoje* (São Paulo: Ensaio, 1987); J. Paulo Netto, "Razão, ontologia e práxis", em *Serviço Social e Sociedade*, Ano XV, nº 44, São Paulo, Ed. Cortez, 1994; João Quartim de Moraes, "O *Manifesto* e a refundação do comunismo", em *Crítica Marxista*, nº 6, São Paulo, Xanã, 1998; Marcos Del Roio, *O império universal e seus antípodas* (São Paulo: Ed. Ícone, 1998).
- Nesse sentido, é também sugestivo o título (e o conteúdo) do livro de La Grassa e Preve La fine di una teoria. Independente de concordância com as suas idéias (presentes em inúmeros outros livros), vale ressaltar o caráter estimulante da obra pela radicalidade da sua proposta e pelo rigor da sua sustentação, sem que isso dê margem, em momento algum, a qualquer concessão anti-revolucionária.
- Nesse sentido, pensamos que a ontologia lukacsiana representa uma das mais fecundas tentativas, exatamente porque satisfaz aquele requisito de restituir ao marxismo a radical criticidade que lhe era própria na sua origem. O prosseguimento crítico realizado por Mészáros (e outros autores), no conjunto da sua obra, mas especialmente em *Beyond Capital*, ilustra, a nosso ver, a produtividade desse caminho.

